





Otro rasgo que siempre acompaiia el desorden del que es-
tamos hablando es la dificultad del nifio, o su falta de ha-
bilidad, para concentrar su atencién en los objetos reales.
Su mente prefiere vagar por el rei-no de la fantasia. Mien-
tras juega con piedras u hojas secas, habla como si estuviese
preparando deliciosos banquetes sobre grandes mesas, y su
imaginacion probablemente tomara la mds extravagante de
las formas cuando crezca. Cuanto mds se divorcie la men-
te de sus funciones normales, mas exhausta resultard, mas
inatil como auxiliar del espiritu, el cual necesita fijar como
meta el desarrollo de la vida interior. Desafortunadamente,
mucha gente piensa que estas actividades imaginarias, que
desorganizan la personalidad, son las que desarrollan la vida
espiritual. Muchos mantienen que la fantasia es creativa en
si misma, pero, por el contrario, esta no es nada en si misma,
o es solo sombras, guijarros y hojas secas.

(Maria Montessori, La mente absorbente del niio)

ues si: el «desorden» al que Maria Montessori se refiere aqui no

es otro que el de la falta de disciplina interna del nifio, que se

manifiesta en su tendencia hacia la fantasia. Puede que
a nosotros nos parezca extrafo, pero la fantasia ha sido,
durante siglos, una facultad que se ha observado con
desconfianza, examinandose bajo la lupa de cen-
sores de toda laya y condicion. Maria Montes-
sori fue una de us mas acérrimas detractoras,
pero no la unica ni la primera. En este tema
nos encargamos de ello, pues bien lo vale. La

Maria Montessori fue, sin lugar a dudas, una
pionera de la pedagogia moderna y del enfoque
constructivista, pero también la artffice de una teo-
ria pedagdgica que mostré evidentes problemas a
la hora de encajar |a literatura

D




Junw Gancin Dvich - Liverarumn IneawTiL ¥ 5u Bisdcricn

pregunta que debemos hacernos es: ¢puede la fantasia ser perniciosa
para la infancia? ¢Se supone que debemos considerarla una especie de
senal patologica si hace aparicion antes de los seis afios?

LA DESCONFIANZA
HACIA LA FANTASIA

Podria decirse que la pedagogia moderna tiene uno de sus hitos mas
destacados, si es que no su punto de arranque, en Emilio o De la edu-
cacion, tratado pedagogico publicado en 1762 por el filésofo suizo
Jean-Jacques Rousseau. A pesar de haber sido él mismo un lector tan
precoz como voraz, Rousseau desaconseja la literatura y los libros du-
rante la infancia. Ello se debe a la confianza que deposita en la idea de
que los nifios aprenden de manera natural, por lo que la experiencia de
prestado que proporcionan los libros le acaba pareciendo empobrece-
dora y artificial en comparacion con lo que ofrece el trato directo con
los objetos del mundo real. De hecho, el inico libro que recomienda -y,
este si, con pasion y convencimiento— es Robinson Crusoe, sin que nos
cueste demasiado deducir por qué: la novela de Daniel Defoe cuenta la
historia de un naufrago que debe aprender a valerse por si solo en una
isla desierta, razén por la cual Rousseau la considera «el tratado de
educacion natural mas logrado» (Rousseau, 2011, p. 288).

Aunque entre ellos hay muchas desemejanzas, ya en el siglo XX,
Maria Montessori abunda en esta misma linea. Montessori distingue
entre imaginacion y fantasia. Mientras la primera la concibe anclada
en el mundo real (es decir, como la capacidad que tienen los nifios de
reproducir en imdgenes lo que conocen de primera mano), la segunda la
destierra al terreno propio de la invencion adulta (es decir, al de aquello
que los adultos inventan sin reparar en que los nifios no tienen expe-
riencia previa de ello). Dado que el nifio es crédulo, narrarle cuentos de
hadas acaba por ser visto por Montessori como un abuso de confianza
por parte del adulto. Dicho de otro modo: lo que opina Montessori es
que, si a un nifio le hablamos de ogros y de hadas, los ogros y las hadas
comenzardn a existir instantineamente en su mente, solo que lo haran

112



THE MONTESSORI SERIES VOLUME 7

The Child, Society
and the World

Montewori-Piersen Publithing Compary

La propuesta de ensefar Historia como si se tratase de una coleccion de cuentos de hadas la llevé a cabo
Montessori en diferentes momentos de su vida, siendo un tema recurrente en un largo debate sobre la naturaleza
de la fantasia, que se prolongaria desde la década de los primeros veinte a la de los Gltimos cuarenta del siglo
XX. Quizd la aproximacion mas lograda y compendiosa de todo lo dicho por ella sea la conferencia «On Fantasy
and Fairy Tales», dada en Londres en 1946, justo después del regreso de Montessori de la India, donde se habia
recluido durante el transcurso de la Sequnda Guerra Mundial. El texto de dicha conferencia estd recogido en Maria
Montessori, «<On Fantasy and Fairy Tales», en The Child, Society and the World, Amsterdam, Montessori-Pierson
Publishing Company, 2016, pp. 41-48.



Junw Gancin Dvich - Liverarumn IneawTiL ¥ 5u Bisdcricn

de manera informe y desordenada. Todo lo que elabora el nifio en su
mente tiene que partir de la concrecion del mundo real. Por eso, en la
logica de Montessori, si les contasemos a los pequeiios la historia de
la circunnavegacion de la Tierra de Fernando de Magallanes como si
fuera un cuento tradicional, estariamos contribuyendo a que aprendan
Historia; pero si les contasemos la historia del ogro Shrek, el libro de
William Steig llevado al cine, favoreceriamos que piensen que se van a
encontrar con extraiios seres verdes, malolientes y de fisonomia gro-
tescamente humanoide campando por el bosque a sus anchas. Asi lo
cree la gran pedagoga italiana por la sencilla razén de que la existencia
historica de Magallanes estd acreditada, esto es, se presenta anclada
en la realidad y, en tanto tal, como algo susceptible de ser imaginado,
mientras que la de los ogros y las hadas solo se explicaria como produc-
to de la fantasia, es decir, para Montessori como intromision adulta en
la mente del nifio y, por ende, como una invencion ajena al mundo real
e inmediato, concreto, que puede conocer por si mismo. Para la gran
pedagoga italiana, la fantasia no es una facultad propiamente infantil,
como tiende a pensarse, sino una peligrosa proyeccion adulta sobre la
«mente absorbente» del nifio que puede provocarle trastornos y falta de
disciplina en su desarrollo espiritual.

CREALMENTE ES TAN
MALA LA FANTASIA?

No obstante, sobre todo en el mundo anglosajon, incontables gene-
raciones de nifios se han criado escuchando cuentos de hadas. Y, en
principio, no parece que por ello las hadas hayan acabado dando lugar
a hordas de adultos profundamente trastornados. Se diria que Montes-
sori o Rousseau erraban a la hora de determinar el estatuto ontologico
de la fantasia: esta, en el sentido en que se emplea en las ficciones y los
cuentos de hadas, no es una entidad que haya de entenderse forzosa-
mente como algo opuesto a la realidad, sino como una realidad en si
misma que esta en el mundo desde antes de que nazcamos, que pre-exis-
te a nuestra vida, por lo que tendremos que aprender a lidiar con ella

14



como aprendemos a quitarnos los zapatos o a vestirnos nosotros solos.
Dicho de otro modo, la fantasia pertenece al ambito de esa vida no

limitada por la necesidad de la que hemos hablado en lecciones anterio-

res. Es su caldo de cultivo, la puerta abierta a todas las posibilidades.

C. S. LEWIS
RESPONDE A LOS
CENSORES

Quiza por ello, y en una linea practicamente opuesta a la defendida
por Maria Montessori, C. S. Lewis, el autor de Las crénicas de Narnia,
reivindicaba, en un conocido ensayo sobre las maneras de escribir para
nifios, los cuentos de hadas precisamente como el género que, frente
a la ficcion realista, menos posibilidades tendria de defraudar las ex-
pectativas infantiles. Para nosotros, lo importante no es ahora dirimir
si los cuentos de hadas son o no necesarios, ni si la fantasia conviene
o no conviene a los nifos. Partimos del hecho de que, aunque intenta-
semos ocultarselos, los nifios vienen a un mundo en el que los cuentos
de hadas y la fantasia ya existen, que son realidades que no podran
eludir, por lo que la pregunta que deberfamos hacernos quiza sea otra:
¢qué habitos tendemos a perpetuar los adultos a la hora de destinarles
ficciones a los nifos?



AND OTHER ESSAYS

e

OM LITERATURE

«Aproximadamente una vez cada cien afios, algtin sabiondo despierta y trata de convencernos de la necesidad de erradicar
los cuentos de hadas. Por eso, quiza, haré bien en decir algunas palabras en defensa de la lectura de cuentos de hadas a
los nifos.

Al cuento de hadas se le acusa de dar a los nifios una impresién falsa del mundo en el que viven, pero yo pienso
que ninguna literatura que los nifos puedan leer les da esa falsa impresion menos que los cuen- tos. De hecho, creo que
es mucho mas probable que a los nifios les acaben defraudando antes las historias que se pretenden realistas. Jamas he
esperado que el mundo real sea como el de los cuentos de hadas, pero si esperé alguna vez que la escuela fuera como la de
las historias escolares. Las historias fantdsticas nun- ca me decepcionaron; las historias escolares, si. Todas las narraciones
en las que los nifios viven aventuras y triunfos que entran dentro de lo posible, en el sentido de que no rompen con las
leyes de la naturaleza, pero que no obstante son altamente improbables, andan siempre mucho mas cerca que los cuentos
de despertar falsas expectativas.»

C.S. Lewis, «On Three Ways of Writing for Childrens, en On Stories and Other Essays on Literature, San Francisco, HarperOne,
2017, pp. 55-56.Traduccion del profesor



CLAVES DE DOS
GRANDES PARADIGMAS
PEDAGOGICOS.
SOCRATICO (I): LA
DIALECTICA

Acerca del paradigma socrdtico, quiza tiene razén Martinez Marzoa cuando
afirma que, a partir de él, «la cuestion, la alternativa, la contraposicion, estd en
si el “0jo” mira o no en la direcciéon adecuada» (1994, p. 109). De lo que no
cabe duda es de que se trata de un paradigma de cuestionamiento permanente,
donde la idea de «vida examinada» se corresponde con lo que aqui hemos
llamado vida no limitada por la necesidad. El paradigma socrdtico ha sido
conceptualizado desde hace mucho como método, ya sea bajo la definicion
de «método dialéctico», «basado en la dialéctica» o directamente «socratico»
(Fraile, 2013). Nussbaum (2012b) hace una caracterizacion de lo que ella llama
«educacién socrdtica» fundada sobre cuatro principios: es una educacion para
todos los seres humanos; debe adaptarse a las circunstancias y al contexto del
alumno; debe ser pluralista, es decir, estar atenta a una diversidad de normas
y tradiciones; y requiere garantizar que los libros no se transformen en auto-
ridades. Nosotros pensamos, humildemente, que aqui Nussbaum entrecruza
las lineas de lo que ella percibe como «socratico» con lo que en realidad es
rousseauniano. El primer eje del sistema socratico es la dialéctica, que pasamos
a analizar a continuacion.

La dialéctica supone una relacion entre docente y discente a través de la
palabra, pues no otra cosa es el didlogo (dia-logos). Mediante una serie de
preguntas dirigidas se avanza y se progre- sa de lo concreto a lo abstracto y de
lo particular a lo universal. La relacién entre docente y discente se entiende,
ademds, como una cuestion de urbanidad, relativa a la ciudad, a la polis. En ese
sentido, es una relacion necesaria, en la que no tiene sentido hablar, como se
hace hoy, de protagonistas o de actitudes activas o pasivas por parte ni del do-
cente ni del discente. La dialéctica supone una relacion entre iguales: el discente
necesita examinar sus creencias, asi como saber, mediante el reconocimiento de
su ignorancia, mientras guia al discente en ese examen. Como sefialan Reale &
Antiseri (2010, pp. 104-105), el primer paso para la dialéctica es la refutacion:
esta constituye la pars destruens por la cual Socrates llevaba a su interlocutor
a reconocer su verdadera ignorancia y lo obligaba a definir el tema sobre el
cual versaba la indagacion. Después se profundiza de distintas maneras en la
definicion ofrecida, explicitando y subrayando las carencias y las contradic-
ciones. Luego se exhorta a intentar una nueva definicion y, mediante el mismo
procedimiento de refutacion, esta se critica y se rebate hasta que el interlocutor



se confiesa ignorante, lo que puede llevarle a la mera irritacion o, si es capaz de
hacer verdadero examen, a la purificacion de la ignorancia.

118



