
#08 
 El problema de 

la fantasía





Maria Montessori fue, sin lugar a dudas, una 
pionera de la pedagogía moderna y del enfoque 

constructivista, pero también la artífice de una teo-
ría pedagógica que mostró evidentes problemas a 

la hora de encajar la literatura.

Otro rasgo que siempre acompaña el desorden del que es-
tamos hablando es la dificultad del niño, o su falta de ha-
bilidad, para concentrar su atención en los objetos reales. 
Su mente prefiere vagar por el rei-no de la fantasía. Mien-
tras juega con piedras u hojas secas, habla como si estuviese 
preparando deliciosos banquetes sobre grandes mesas, y su 
imaginación probablemente tomará la más extravagante de 
las formas cuando crezca. Cuanto más se divorcie la men-
te de sus funciones normales, más exhausta resultará, más 
inútil como auxiliar del espíritu, el cual necesita fijar como 
meta el desarrollo de la vida interior. Desafortunadamente, 
mucha gente piensa que estas actividades imaginarias, que 
desorganizan la personalidad, son las que desarrollan la vida 
espiritual. Muchos mantienen que la fantasía es creativa en 
sí misma, pero, por el contrario, esta no es nada en sí misma, 
o es solo sombras, guijarros y hojas secas.

(Maria Montessori, La mente absorbente del niño)

Pues sí: el «desorden» al que Maria Montessori se refiere aquí no 
es otro que el de la falta de disciplina interna del niño, que se 
manifiesta en su tendencia hacia la fantasía. Puede que 

a nosotros nos parezca extraño, pero la fantasía ha sido, 
durante siglos, una facultad que se ha observado con 
desconfianza, examinándose bajo la lupa de cen-
sores de toda laya y condición. Maria Montes-
sori fue una de us más acérrimas detractoras, 
pero no la única ni la primera. En este tema 
nos encargamos de ello, pues bien lo vale. La 



Juan García Única - Literatura Infantil y su Didáctica

112

pregunta que debemos hacernos es: ¿puede la fantasía ser perniciosa 
para la infancia? ¿Se supone que debemos considerarla una especie de 
señal patológica si hace aparición antes de los seis años?

La desconfianza 
hacia la fantasía

Podría decirse que la pedagogía moderna tiene uno de sus hitos más 
destacados, si es que no su punto de arranque, en Emilio o De la edu-
cación, tratado pedagógico publicado en 1762 por el filósofo suizo 
Jean-Jacques Rousseau. A pesar de haber sido él mismo un lector tan 
precoz como voraz, Rousseau desaconseja la literatura y los libros du-
rante la infancia. Ello se debe a la confianza que deposita en la idea de 
que los niños aprenden de manera natural, por lo que la experiencia de 
prestado que proporcionan los libros le acaba pareciendo empobrece-
dora y artificial en comparación con lo que ofrece el trato directo con 
los objetos del mundo real. De hecho, el único libro que recomienda –y, 
este sí, con pasión y convencimiento– es Robinson Crusoe, sin que nos 
cueste demasiado deducir por qué: la novela de Daniel Defoe cuenta la 
historia de un náufrago que debe aprender a valerse por sí solo en una 
isla desierta, razón por la cual Rousseau la considera «el tratado de 
educación natural más logrado» (Rousseau, 2011, p. 288).

Aunque entre ellos hay muchas desemejanzas, ya en el siglo XX, 
Maria Montessori abunda en esta misma línea. Montessori distingue 
entre imaginación y fantasía. Mientras la primera la concibe anclada 
en el mundo real (es decir, como la capacidad que tienen los niños de 
reproducir en imágenes lo que conocen de primera mano), la segunda la 
destierra al terreno propio de la invención adulta (es decir, al de aquello 
que los adultos inventan sin reparar en que los niños no tienen expe-
riencia previa de ello). Dado que el niño es crédulo, narrarle cuentos de 
hadas acaba por ser visto por Montessori como un abuso de confianza 
por parte del adulto. Dicho de otro modo: lo que opina Montessori es 
que, si a un niño le hablamos de ogros y de hadas, los ogros y las hadas 
comenzarán a existir instantáneamente en su mente, solo que lo harán 



La propuesta de enseñar Historia como si se tratase de una colección de cuentos de hadas la llevó a cabo 
Montessori en diferentes momentos de su vida, siendo un tema recurrente en un largo debate sobre la naturaleza 
de la fantasía, que se prolongaría desde la década de los primeros veinte a la de los últimos cuarenta del siglo 
XX. Quizá la aproximación más lograda y compendiosa de todo lo dicho por ella sea la conferencia «On Fantasy 
and Fairy Tales», dada en Londres en 1946, justo después del regreso de Montessori de la India, donde se había 
recluido durante el transcurso de la Segunda Guerra Mundial. El texto de dicha conferencia está recogido en Maria 
Montessori, «On Fantasy and Fairy Tales», en The Child, Society and the World, Amsterdam, Montessori-Pierson 

Publishing Company, 2016, pp. 41-48.



Juan García Única - Literatura Infantil y su Didáctica

114

de manera informe y desordenada. Todo lo que elabora el niño en su 
mente tiene que partir de la concreción del mundo real. Por eso, en la 
lógica de Montessori, si les contásemos a los pequeños la historia de 
la circunnavegación de la Tierra de Fernando de Magallanes como si 
fuera un cuento tradicional, estaríamos contribuyendo a que aprendan 
Historia; pero si les contásemos la historia del ogro Shrek, el libro de 
William Steig llevado al cine, favoreceríamos que piensen que se van a 
encontrar con extraños seres verdes, malolientes y de fisonomía gro-
tescamente humanoide campando por el bosque a sus anchas. Así lo 
cree la gran pedagoga italiana por la sencilla razón de que la existencia 
histórica de Magallanes está acreditada, esto es, se presenta anclada 
en la realidad y, en tanto tal, como algo susceptible de ser imaginado, 
mientras que la de los ogros y las hadas solo se explicaría como produc-
to de la fantasía, es decir, para Montessori como intromisión adulta en 
la mente del niño y, por ende, como una invención ajena al mundo real 
e inmediato, concreto, que puede conocer por sí mismo. Para la gran 
pedagoga italiana, la fantasía no es una facultad propiamente infantil, 
como tiende a pensarse, sino una peligrosa proyección adulta sobre la 
«mente absorbente» del niño que puede provocarle trastornos y falta de 
disciplina en su desarrollo espiritual.

¿Realmente es tan 
mala la fantasía?

No obstante, sobre todo en el mundo anglosajón, incontables gene-
raciones de niños se han criado escuchando cuentos de hadas. Y, en 
principio, no parece que por ello las hadas hayan acabado dando lugar 
a hordas de adultos profundamente trastornados. Se diría que Montes-
sori o Rousseau erraban a la hora de determinar el estatuto ontológico 
de la fantasía: esta, en el sentido en que se emplea en las ficciones y los 
cuentos de hadas, no es una entidad que haya de entenderse forzosa-
mente como algo opuesto a la realidad, sino como una realidad en sí 
misma que está en el mundo desde antes de que nazcamos, que pre-exis-
te a nuestra vida, por lo que tendremos que aprender a lidiar con ella 



#08 / El problema de la fantasía

115

como aprendemos a quitarnos los zapatos o a vestirnos nosotros solos.
Dicho de otro modo, la fantasía pertenece al ámbito de esa vida no 

limitada por la necesidad de la que hemos hablado en lecciones anterio-
res. Es su caldo de cultivo, la puerta abierta a todas las posibilidades.

C. S. Lewis 
responde a los 

censores

Quizá por ello, y en una línea prácticamente opuesta a la defendida 
por Maria Montessori, C. S. Lewis, el autor de Las crónicas de Narnia, 
reivindicaba, en un conocido ensayo sobre las maneras de escribir para 
niños, los cuentos de hadas precisamente como el género que, frente 
a la ficción realista, menos posibilidades tendría de defraudar las ex-
pectativas infantiles. Para nosotros, lo importante no es ahora dirimir 
si los cuentos de hadas son o no necesarios, ni si la fantasía conviene 
o no conviene a los niños. Partimos del hecho de que, aunque intentá-
semos ocultárselos, los niños vienen a un mundo en el que los cuentos 
de hadas y la fantasía ya existen, que son realidades que no podrán 
eludir, por lo que la pregunta que deberíamos hacernos quizá sea otra: 
¿qué hábitos tendemos a perpetuar los adultos a la hora de destinarles 
ficciones a los niños?



«Aproximadamente una vez cada cien años, algún sabiondo despierta y trata de convencernos de la necesidad de erradicar 
los cuentos de hadas. Por eso, quizá, haré bien en decir algunas palabras en defensa de la lectura de cuentos de hadas a 
los niños.

Al cuento de hadas se le acusa de dar a los niños una impresión falsa del mundo en el que viven, pero yo pienso 
que ninguna literatura que los niños puedan leer les da esa falsa impresión menos que los cuen- tos. De hecho, creo que 
es mucho más probable que a los niños les acaben defraudando antes las historias que se pretenden realistas. Jamás he 
esperado que el mundo real sea como el de los cuentos de hadas, pero sí esperé alguna vez que la escuela fuera como la de 
las historias escolares. Las historias fantásticas nun- ca me decepcionaron; las historias escolares, sí. Todas las narraciones 
en las que los niños viven aventuras y triunfos que entran dentro de lo posible, en el sentido de que no rompen con las 
leyes de la naturaleza, pero que no obstante son altamente improbables, andan siempre mucho más cerca que los cuentos 
de despertar falsas expectativas.»
C. S. Lewis, «On Three Ways of Writing for Children», en On Stories and Other Essays on Literature, San Francisco, HarperOne, 

2017, pp. 55-56. Traducción del profesor



«Aproximadamente una vez cada cien años, algún sabiondo despierta y trata de convencernos de la necesidad de erradicar 
los cuentos de hadas. Por eso, quizá, haré bien en decir algunas palabras en defensa de la lectura de cuentos de hadas a 
los niños.

Al cuento de hadas se le acusa de dar a los niños una impresión falsa del mundo en el que viven, pero yo pienso 
que ninguna literatura que los niños puedan leer les da esa falsa impresión menos que los cuen- tos. De hecho, creo que 
es mucho más probable que a los niños les acaben defraudando antes las historias que se pretenden realistas. Jamás he 
esperado que el mundo real sea como el de los cuentos de hadas, pero sí esperé alguna vez que la escuela fuera como la de 
las historias escolares. Las historias fantásticas nun- ca me decepcionaron; las historias escolares, sí. Todas las narraciones 
en las que los niños viven aventuras y triunfos que entran dentro de lo posible, en el sentido de que no rompen con las 
leyes de la naturaleza, pero que no obstante son altamente improbables, andan siempre mucho más cerca que los cuentos 
de despertar falsas expectativas.»
C. S. Lewis, «On Three Ways of Writing for Children», en On Stories and Other Essays on Literature, San Francisco, HarperOne, 

2017, pp. 55-56. Traducción del profesor

Claves de dos 
grandes paradigmas 

pedagógicos. 
Socrático (I): la 

dialéctica

Acerca del paradigma socrático, quizá tiene razón Martínez Marzoa cuando 
afirma que, a partir de él, «la cuestión, la alternativa, la contraposición, está en 
si el “ojo” mira o no en la dirección adecuada» (1994, p. 109). De lo que no 
cabe duda es de que se trata de un paradigma de cuestionamiento permanente, 
donde la idea de «vida examinada» se corresponde con lo que aquí hemos 
llamado vida no limitada por la necesidad. El paradigma socrático ha sido 
conceptualizado desde hace mucho como método, ya sea bajo la definición 
de «método dialéctico», «basado en la dialéctica» o directamente «socrático» 
(Fraile, 2013). Nussbaum (2012b) hace una caracterización de lo que ella llama 
«educación socrática» fundada sobre cuatro principios: es una educación para 
todos los seres humanos; debe adaptarse a las circunstancias y al contexto del 
alumno; debe ser pluralista, es decir, estar atenta a una diversidad de normas 
y tradiciones; y requiere garantizar que los libros no se transformen en auto-
ridades. Nosotros pensamos, humildemente, que aquí Nussbaum entrecruza 
las líneas de lo que ella percibe como «socrático» con lo que en realidad es 
rousseauniano. El primer eje del sistema socrático es la dialéctica, que pasamos 
a analizar a continuación.

La dialéctica supone una relación entre docente y discente a través de la 
palabra, pues no otra cosa es el diálogo (dia-logos). Mediante una serie de 
preguntas dirigidas se avanza y se progre- sa de lo concreto a lo abstracto y de 
lo particular a lo universal. La relación entre docente y discente se entiende, 
además, como una cuestión de urbanidad, relativa a la ciudad, a la polis. En ese 
sentido, es una relación necesaria, en la que no tiene sentido hablar, como se 
hace hoy, de protagonistas o de actitudes activas o pasivas por parte ni del do-
cente ni del discente. La dialéctica supone una relación entre iguales: el discente 
necesita examinar sus creencias, así como saber, mediante el reconocimiento de 
su ignorancia, mientras guía al discente en ese examen. Como señalan Reale & 
Antiseri (2010, pp. 104-105), el primer paso para la dialéctica es la refutación: 
esta constituye la pars destruens por la cual Sócrates llevaba a su interlocutor 
a reconocer su verdadera ignorancia y lo obligaba a definir el tema sobre el 
cual versaba la indagación. Después se profundiza de distintas maneras en la 
definición ofrecida, explicitando y subrayando las carencias y las contradic-
ciones. Luego se exhorta a intentar una nueva definición y, mediante el mismo 
procedimiento de refutación, esta se critica y se rebate hasta que el interlocutor 



Juan García Única - Literatura Infantil y su Didáctica

118

se confiesa ignorante, lo que puede llevarle a la mera irritación o, si es capaz de 
hacer verdadero examen, a la purificación de la ignorancia. 


